ALEGATO A FAVOR DEL RESPETO A LA VIDA

Robert Spaemann
Stuttgarter Zeitung, 26 de octubre de 2005

(Traduccion de José Maria Barrio)

La pretension de dar muerte, a peticién suya, a personas gravemente enfermas, o también a
aquellas que ya no sean capaces de expresar ese deseo mediante una clara manifestacion de
su voluntad, esta siendo nuevamente planteada de manera enérgica e insistente después de
un periodo latente de unos cincuenta afios. Incluso un ministro de la CDU ha respaldado la
tesis de que habria que ir mas alla de la legislacidon holandesa: poder dar muerte sin mediar el
deseo del paciente.

Quienes reclaman la implantacién de la eutanasia generalmente intentan que no se asocie su
exigencia con la practica criminal ejercida por los nazis. Pero esta asociacién no puede
obviarse. Hace ya mucho tiempo que se detectd. En relacidn con los procesos seguidos contra
los médicos que practicaron la eutanasia en el Il Reich, el médico americano Leo Alexander
escribié en 1949 que «todos los que se ocuparon del origen de esos delitos manifestaron con
toda claridad que fueron desarrolldandose poco a poco a partir de detalles insignificantes. Al
comienzo se apreciaban sutiles modificaciones de acento eutandsico en la actitud
fundamental. Se empezaba diciendo que hay circunstancias en las que ya no se puede
considerar que una persona lleva una vida digna, consideracidn ésta que es primordial para el
movimiento pro eutanasia. En un estadio inicial esa postura se referia solamente a los
enfermos graves y crénicos. Cada vez se fue ensanchando mas el campo de quienes caian bajo
esa categoria, y asi se extendié a los socialmente improductivos, a los indeseables desde el
punto de vista ideoldgico, a los que eran clasificados como racialmente indeseables... No
obstante es decisivo reconocer que la actitud respecto a los enfermos incurables fue el sérdido
detonante que tuvo como consecuencia ese cambio total de la conciencia».

La diferencia esencial entre la practica de entonces y la seguida en la actualidad estriba en que
las muertes de enfermos psiquicos de aquella época (en las cuales se probd por primera vez el
método del gaseamiento) se produjeron sin fundamento juridico alguno, por lo cual el obispo
de Minster, Clemens August von Galen, pudo presentar también una denuncia por asesinato,
que naturalmente fue rechazada. En aquel oscuro periodo érdenes secretas del Fihrer
hicieron ineficaz el brazo de la Ley. Pero hoy en Holanda la ley también es ineficaz “sin 6rdenes
de un Fiuhrer”. Después de legalizar la muerte a peticidn, las muertes despenalizadas sin
peticién previa han llegado a miles, de manera que los ancianos holandeses a menudo
prefieren huir a las residencias de ancianos alemanes. Ya en el 2001 un tercio de estas
eliminaciones se perpetrd por dictamen médico, o por deseo de los familiares.

Se dird que en aquel entonces los individuos enfermos eran eliminados en interés del bien del
pueblo, con objeto de ahorrar costes sanitarios, mientras que hoy deberdn morir por su propio
interés, cuando la vida ya no posea ningun valor para ellos. Esta observacién pasa por alto que
los nacionalsocialistas también argumentaban sobre la base del interés del paciente y de su
dignidad.

La pelicula tituladalch klage an(“Yo acuso”), que en su momento promovid Joseph
Goebbels con actores de primera fila, muestra a una mujer joven enferma de esclerosis
multiple a la que un médico amigo rehusa, por conviccién, aplicar la inyeccién letal, y a la que
su marido, igualmente médico, mata por compasién, después de una conmovedora despedida,
denunciando posteriormente ante los tribunales la ley que le prohibe semejante ayuda.
Tampoco el tedlogo deberia cometer el error de socorrer a alguien informandole de que Dios



ha dado al hombre el entendimiento de juzgar por si mismo cuando llega el momento de
partir. Ante unos nifios ingresados en la clinica con invalidez severa, a la mirada del médico le
bastan unos pocos segundos para quedar ciega y comenzar a deslizarse por un plano inclinado
que de hecho terminaria consolidando el abismo del asesinato en masa.

Los dictdmenes psiquiatricos que en aquella época enviaban a los pacientes a la muerte no
delatan que la cuestion en juego fuera el dinero, o el interés colectivo, sino mas bien el interés
de aquellos a los que habria que liberar de una vida carente de valor. Naturalmente que detras
de esto se hallaba el interés politico, en especial de la politica en unos tiempos tan oscuros.
Ante el hecho de que la nueva llamada a la eutanasia halle hoy eco coincidiendo, de forma
puramente casual, con un momento en que el desarrollo demografico plantea de forma cada
vez mds aguda el problema de la asistencia a los ancianos... {quién desea hablar de buena
conciencia? Hoy, como entonces, ahi se ofrece una salida que posee el encanto de una mas
barata solucién final. ¢ Pero puede permitirse tal salida una sociedad humana?

A mi juicio, los argumentos que se aducen en contra de la eutanasia son concluyentes para
todo el que acepte la fuerza de la razén. El fundamento de nuestro ordenamiento juridico es el
respeto del hombre a sus semejantes. Ese respeto no debe condicionarse a la presencia de
determinadas caracteristicas o circunstancias. El Unico criterio que debe prevalecer es la
pertenencia al género humano. De lo contrario cabria matar, por ejemplo, a las personas que
estuvieran dormidas o inconscientes. Y generalmente seria una decision de la mayoria la que
determinara a qué hombres se les debe garantizar los derechos como personay a cudles no. Si
fuera éste el caso, entonces el reconocimiento de los derechos humanos se convertiria en una
concesion. Los hombres no pertenecerian a la familia humana por derecho propio, sino que
serian adoptados en ella bajo determinadas circunstancias. Y asi ya no se podria hablar de
derechos humanos.

Se insiste entonces en que hay que considerar al hombre como sujeto libre precisamente
porque se respeta su capacidad de disponer sobre su propia vida. De hecho, el ordenamiento
juridico no sanciona la tentativa de suicidio. Por cierto que ha habido filésofos,
desde Platén a Wittgenstein, que han considerado el suicidio voluntario como algo
esencialmente rechazable. Sin embargo, la competencia de la comunidad juridica termina
cuando alguien desea marginarse de esa estructura interpersonal. Si quiere hacerlo, entonces
ha de hacerlo solo, puesto que todo el que se presta a ayudarle en esa actuacién, o incluso la
lleva a cabo en su lugar, se encuentra dentro de esa estructura. So pretexto de respetar al otro
como sujeto libre, éste no puede destruir ese mismo sujeto de libertad. Aqui valen las palabras
de Hegel: «La obra de la libertad absoluta es la muerte». Y ningin hombre tiene el derecho de
exigirle a otro que le diga: «Tu no debes seguir existiendo».

Es obligado aclararle que él no posee ese derecho, pues si lo tuviera seria inevitable que ese
derecho se convirtiera en deber. Si poseyera ese derecho, entonces también cargaria con la
responsabilidad total por todos los cuidados y atenciones, por todos los costes y privaciones
que devenga de sus semejantes. Podria librarse de esa carga de un plumazo en lugar de gastar
el “patrimonio familiar”. ¢Qué hombre sensible no sentiria en tales circunstancias el deber
moral de secundar el silencioso gesto que le esta sugiriendo: “Ahi tienes la salida”? La
posibilidad legal de la muerte a peticién produce esa misma peticion. Hay aqui una ldgica
férrea.

El tema de la autodeterminacion sigue siendo problematico en este caso. Hay que hacer
esfuerzos para no ver aqui una actitud cinica. Las investigaciones han puesto de relieve que la
mayoria de las peticiones de suicidio asistido no se han debido a grandes dolores, sino a
situaciones de abandono. Casi siempre desaparecen tales deseos —en caso de que no se trate
de algo enfermizo— cuando un semejante, que puede ser incluso el médico, muestra un
interés auténtico y efectivo por la vida del enfermo. En el momento de los dolores mas agudos



y de una autonomia muy reducida, en el que el paciente necesita precisamente la entrega
abnegada del otro, la solidaridad y el alivio de sus dolores, constituye una excusa cinica poner
en suerte una ficticia autodeterminacién, en el fondo para sustraerse uno de esas
obligaciones.

“Tu ya no debes existir” es la expresion mas extrema de falta de solidaridad. Ante el paciente
el médico representa la aprobacion de su existencia por parte de la comunidad solidaria de los
vivientes, aun cuando no le fuerce a vivir. Justamente en momentos de inestabilidad animica,
cuando la conciencia estd en condiciones catastroficas, el médico, o incluso el psiquiatra,
podria especular sobre el deseo del paciente de dejarse quitar de en medio, y esperar
entonces el momento de poder ejecutar dicho deseo.

Entre las causas que objetivamente han contribuido a la reedicién del pensamiento eutandsico
también se encuentran las nuevas practicas de prolongacién artificial de la vida [medicina
intensiva], con la consiguiente explosion en los gastos sanitarios. La oposicidon al movimiento
eutanasico solo puede justificar su firme resolucidn si tiene en cuenta estos factores objetivos.
Es desde luego cierto que desde hace mucho tiempo en nuestro pais se muere de forma
miserable. Sobre todo en clinicas, es decir, en casas que no estdn hechas para morir, sino para
curar. En una clinica se lucha contra la muerte, como es natural, aunque esa lucha finalice
siempre con la capitulacién. Pero la capitulacion frecuentemente acontece demasiado tarde.
Después de que los enfermos o ancianos sean obligados a vivir de cualquier modo, a pocos les
guedan ganas de“bendecir lo temporal”. A la muerte finalmente se sucumbe. La “eutanasia
activa”, es decir, matar, es tan solo el reverso de un activismo que cree estar obligado a “hacer
algo” hasta el ultimo momento, si no con la vida, entonces con la muerte. A la vista de
nuestras posibilidades técnicas, la medicina ya no puede continuar secundando el principio de
mantener toda vida humana en todo momento mientras sea técnicamente posible. No puede
hacerlo por razén de la dignidad humana, que también pide un digno dejar morir. El
ensafamiento terapéutico tampoco es viable por razones econdmicas.

Los medios de que disponemos son, a su vez, limitados. A la hora de distribuirlos hemos de
ponderar con criterios secundarios algo que de suyo es imponderable, la vida humana. Esto es
evidente, por ejemplo, en el asunto de la escasez de d6rganos para donacion y trasplante.
También hay que tener en cuenta un criterio restrictivo en los gastos diagndsticos vy
terapéuticos, si bien en ningln caso vale ese criterio para los gastos relacionados con la
atencién y el cuidado. ¢Realmente tiene que soportar una persona anciana de 88 afos, que ha
sufrido una hemorragia cerebral y permanece inconsciente, una costosa operacién dos dias
antes de su fallecimiento? éHay que gravar con esos gastos a la comunidad solidaria de los
asegurados?

A la vista de las crecientes posibilidades de la medicina, la ética médica tiene que desarrollar
nuevos criterios para establecer los protocolos de la actuacidn ordinaria, criterios segun los
cuales hemos de sostener a las personas enfermas, prestdandoles la atencidon vy
suministrandoles los cuidados médicos de acuerdo con la edad, expectativas de curaciéon y
demas circunstancias personales. Quien censura la renuncia al empleo de medios
extraordinarios y la califica de muerte por omisidn, prepara el camino —frecuentemente de
modo intencionado— el camino para la “activa ayuda a morir” [eutanasia], esto es, para
matar. El movimiento hospitalario, y no el movimiento pro eutanasia, es la respuesta digna y
humana a la situacion actual. La iniciativa y la solidaridad son las fuerzas que hay que movilizar
ante los problemas que nos salen al encuentro, cuando la salida barata queda cerrada
inexorablemente. Si el morir no se entiende como parte del vivir, entonces se abre paso la
cultura de la muerte.



